CONFÉRENCE SUR ÉPHÈSE (431)
25 novembre 2015

1. La théologie du Christ jusqu’à Nestorius
325 : Nicée, divinité du Fils.
360 : début de la controverse sur la divinité du St Esprit, à partir du dilemme « soit engendré, soit créé ».
381 : À Constantinople, développement sur le St Esprit qui « procède ».
Mais désormais les débats théologiques vont quitter le terrain trinitaire pour se déplacer sur un terrain nouveau, celui de la foi au Christ, la christologie.
Cet « enchaînement n’est pas accidentel… [En effet], de même qu’auparavant il fallait tenir à la fois la distinction entre le Père et le Fils et leur égalité dans l’unique nature divine, de même maintenant il faut tenir l’unité du Christ en ses deux natures [divine et humaine] affirmer qu’il est à la fois Fils de Dieu et Fils de Marie, et pourtant qu’il n’y a qu’un seul Fils, confesser qu’il est un, et qu’il est vrai Dieu et vrai homme.[footnoteRef:1] » [1:  Pierre-Thomas CAMELOT, Éphèse et Chalcédoine, dans Histoire des conciles œcuméniques tome 2, Orante 1962, p. 7-8.] 

1/ La christologie d’Apollinaire de Laodicée (310-390)
 Apollinaire, évêque de Laodicée (aujourd’hui Lattaquié en Syrie), est un ami de saint Athanase et de saint Basile, et un grand adversaire de l’arianisme.
Comme Athanase, il souligne dans le Christ l’union du Verbe et d’un corps humain : c’est le « schéma Verbe-Chair », qui a tendance à sous-estimer l’importance de l’âme humaine du Christ. C’est le Verbe qui pense et qui prend des décisions directement dans la vie terrestre du Christ : nul besoin de lui attribuer une âme humaine (Apollinaire), ou du moins que cette âme joue un rôle particulier (Athanase).
 Un contre-exemple : Origène (185-253).
Il est « avant tout le théologien de l’âme du Christ[footnoteRef:2] ». [2:  A. GRILLMEIER, Le Christ dans la tradition chrétienne. De l’âge apostolique à Chalcédoine, tr. fr. Cerf 1973, p. 197. Origène y consacre la plus grande partie du livre II et une partie du livre IV de son Traité des Principes.] 

Notre âme est ce qui fait le lien entre notre humanité et Dieu : elle nous permet d’avoir une vraie liberté, de prendre de vraies décisions, de nous engager dans ce que nous promettons, etc. Si notre âme a une telle noblesse, combien plus encore l’âme du Christ. Son union au Verbe la rend absolument sainte, et elle divinise le corps : « nous affirmons que son corps mortel et l’âme humaine qui l’habite (…), participant à sa divinité, ont été transformés en Dieu[footnoteRef:3]. » Le Christ est « Dieu-homme » (theanthropos)[footnoteRef:4]. [3:  Contre Celse III, 41.]  [4:  Traité des Principes II, 6, 3.] 

 Un grand allié d’Origène, Augustin.
Dans un grand texte de la Cité de Dieu, Augustin affirme même que l’union de l’âme et du corps est beaucoup plus paradoxale que l’union de Dieu et de l’homme, car dans le premier cas il s’agit de l’union du spirituel et du corporel, tandis que dans le second il y a union d’esprit à esprit, et que cette union est donc plus facile à comprendre :
Qu’y a-t-il d’incroyable de nous entendre affirmer que Dieu a pris une âme et un corps d’homme ? (…) Qu’y a-t-il donc d’incroyable que l’une de ces âmes intellectuelles, d’une manière ineffable et exceptionnelle, ait été prise pour le salut de beaucoup ? Le corps est uni à l’âme pour constituer l’homme total et complet ; nous le savons par le témoignage de notre nature ; si ce n’était un fait d’expérience courante, ce serait sans nul doute un fait assez difficile à croire ; car il est plus facile d’ajouter foi à l’union même de l’humain avec le divin, du changeant avec l’immuable, et d’ailleurs d’un esprit avec un esprit, qu’à l’union d’un corps avec un incorporel[footnoteRef:5]. [5:  Cité de Dieu X, 29, 2. Augustin est donc le père de toute une tradition qui conduit jusqu’à l’affirmation célèbre de Descartes « l’âme est plus aisée à connaître que le corps » dans le Discours de la Méthode : « Ce moi, c’est-à-dire l’âme, par laquelle je suis ce que je suis, est entièrement distincte du corps, et même qu’elle est plus aisée à connaître que lui, et qu’encore qu’il ne fût point, elle ne laisserait pas d’être tout ce qu’elle est. »] 

 Alors qu’Origène pensait en termes de complémentarité, Apollinaire pense en termes d’opposition. Pour lui, deux éléments complets s’opposent. La divinité, dans le Christ, ne peut pas cohabiter avec une humanité complète, et il faut en quelque sorte lui faire de la place pour qu’elle ne lui fasse pas concurrence : « Si un homme s’était uni à Dieu, écrit Apollinaire, ils seraient deux ! »
 Apollinaire est condamné au concile de Constantinople (381), mais ses idées se diffusent.

2/ Les deux écoles d’Antioche et d’Alexandrie, et l’entrée en scène de Nestorius
C’est dans ce contexte que se situe Nestorius, patriarche de Constantinople de 428 à 431 : alors que les Alexandrins soulignent toujours l’unité du Christ, l’école dite d’Antioche à laquelle il appartient souligne avec force la distinction en lui de l’humanité et de la divinité.
 L’école d’Antioche fondée au siècle précédent par Eustathe est dualiste.
   L’école d’Alexandrie, au contraire, est unitaire, mais reste influencée par Apollinaire.
 « Pour eux, le Verbe est le principe souverain et unique de toute l’existence et par conséquent le sujet de toutes les affirmations concernant le Christ. En cela réside la supériorité de la formule d’Alexandrie sur la formule d’Antioche qui est, sur ce point, très faible[footnoteRef:6]. » [6:  A. GRILLMEIER, Le Christ dans la Tradition chrétienne. De l’âge apostolique à Chalcédoine, tr. fr. Cerf 1973, p. 255.] 

 En l’an 428, le moine Nestorius est imposé par l’empereur Théodose II comme patriarche de Constantinople. Pour déraciner chez ses fidèles les restes d’apollinarisme et d’arianisme. Il part donc en guerre contre ceux qui « mélangent » dans le Christ les deux natures. Dans ce but, il va refuser à Marie le titre de Theotokos (Mère de Dieu), pour n’admettre que celui d’Anthropotokos (Mère de l’homme-Jésus) ou de Christotokos (Mère du Christ). « Dieu ne peut avoir de mère, et une créature ne peut engendrer la divinité ».

2. La controverse entre Nestorius et Cyrille d’Alexandrie
 En 412, le neveu de Théophile lui succède à Alexandrie : Cyrille, homme combatif qui, « comme exégète, comme théologien, se révèle d’une tout autre classe que Nestorius[footnoteRef:7]. » [7:  Pierre-Thomas CAMELOT, Éphèse et Chalcédoine, p. 36.] 

Cyrille refuse donc absolument l’idée d’habitation du Verbe dans l’homme Jésus, ainsi que l’idée de conjonction de l’humain et du divin : c’est ainsi qu’il ne dit jamais « la chair du Christ a souffert », mais « le Verbe de Dieu a souffert dans sa chair ». Et pour synthétiser cela, il affirme que l’union du Verbe et de la nature humaine s’est faite « selon l’hypostase », ou si l’on préfère, selon la Personne.
 Le sujet de l’incarnation, et donc de tout ce que Jésus a vécu dans sa vie terrestre, est bien la deuxième Personne de la Sainte Trinité. C’est pour cette raison que la Vierge Marie doit être dite à bon droit « Mère de Dieu ». Et c’est aussi pour cette raison que le Christ nous a sauvés : un homme qui aurait été seulement « conjoint », associé au Verbe de Dieu n’aurait pas pu nous sauver, parce que ses actes n’auraient été que les actes d’un homme, et non ceux de Dieu lui-même accomplis en notre chair.

3. La première phase du concile d’Éphèse
 Avant même la condamnation de Nestorius par le pape, dès janvier 430, Cyrille avait écrit à Nestorius un document théologique majeur, auquel le concile d’Éphèse lui donnera la valeur d’une définition dogmatique.
 En l’absence de réaction de Nestorius, Cyrille lui écrit de nouveau en novembre, ajoutant à sa lettre douze condamnations, ou « anathématismes », auxquels il demande à Nestorius de souscrire.
Théodose II prend acte du blocage et convoque un nouveau concile à Éphèse pour la Pentecôte 431.
 Coup de force de Cyrille qui fait condamner Nestorius sans attendre les légats du Pape et les évêques orientaux (Jean d’Antioche).

4. La conclusion du concile d’Éphèse et son autorité
 Le prêtre Philippe, légat du Pape, prononce des paroles qui seront citées plus de quatorze siècles plus tard, en 1870, par le concile Vatican I quand il définira la primauté du pape :
Personne ne doute (…) que Pierre, chef et tête des Apôtres, colonne de la foi, fondement de l’Église catholique, a reçu les clés du Royaume de notre Seigneur Jésus-Christ, Sauveur et Rédempteur du genre humain, et que le pouvoir de lier ou de délier les péchés lui a été donné ; jusqu’à maintenant et toujours, c’est lui qui, dans la personne de ses successeurs, vit et exerce le pouvoir de juger[footnoteRef:8]. [8:  Gervais DUMEIGE, La foi catholique, n° 415, repris au n° 469.] 

 Éphèse a « canonisé » la lettre de Cyrille à Nestorius, dont le contenu tient en six affirmations :
1. Le Verbe n’a pas changé en se faisant chair.
[bookmark: _GoBack]2. Le Verbe s’est uni selon l’hypostase une chair animée d’une âme raisonnable. « Selon l’hypostase » signifie que le principe d’unité est la Personne même du Verbe et qu’il n’y a pas deux Fils.
3. Des deux natures, la divine et l’humaine, résulte donc un seul Christ et un seul Fils.
4. La différence des natures n’est pas supprimée par l’union.
5. Marie est bien la Mère de Dieu, Theotokos.
6. Ce n’est pas la nature divine qui a souffert, mais c’est bien une Personne divine qui a souffert et qui est morte pour nous dans la chair.

